
 
Der Mensch: Ebenbild Gottes und Staub  

Wort zu Beginn der Österlichen Bußzeit 2026 

 
 

Liebe Schwestern und Brüder, 

 

am Anfang war eine Katastrophe: Im Jahre 587 vor Christus wurde in Jerusalem der Tempel zerstört, das 

Land besetzt und ein Großteil der Bevölkerung nach Babylon verschleppt. Das war eine humanitäre 

Katastrophe und eine Katastrophe des Glaubens. Wie konnte das geschehen? Warum hat Gott das 

zugelassen? Wie können die Menschen wieder Hoffnung finden?  

 

I 

 

Als Jahrzehnte später der persische König Kyros II. nach der Eroberung Babylons den Israeliten die 

Rückkehr in ihr Land ermöglichte, begannen sie nicht nur mit dem Wiederaufbau des Tempels, sondern 

auch mit der Klärung der Frage: Was bedeutet das alles für unseren Glauben, für unsere Hoffnung, für unser 

Leben als Volk Gottes? Dieser Augenblick ist in gewisser Weise auch die Geburtsstunde der Bibel, der 

Heiligen Schrift. Denn die Bibel ist  kein Buch, das von einem Verfasser geschrieben wurde, sondern eine 

Bibliothek, die die verschiedenen Erfahrungen zusammenstellt, die das Volk Gottes mit dem Gott 

Abrahams, Isaaks und Jakobs gemacht hat. Schriften und Texte aus verschiedenen Jahrhunderten und 

Traditionen werden zunächst und vor allem in den ersten fünf Büchern zusammengefasst, die im Judentum 

bis heute die „Thora“, das Gesetz, genannt werden. 

 

Auf den ersten Seiten dieses Buches wird bewusst und programmatisch von der Schöpfung der Welt und 

des Menschen berichtet. Die beiden Schöpfungsberichte sind eine Ouvertüre, eine Einführung in die 

gesamte Heilige Schrift, und sie wollen am Anfang deutlich machen, wozu der Mensch berufen ist, und 

was die Beziehung zwischen Gott und Mensch ausmacht.  



2 
 

II 

 

Im sogenannten ersten Schöpfungsbericht, dem jüngeren Text, wird die Größe und die Berufung des 

Menschen herausgestellt. Dieser Bericht ist angelegt als Lied, als Hymnus, es ist wie ein Gedicht in sieben 

Strophen. In der sechsten Strophe wird beschrieben, dass am sechsten Tag der Mensch erschaffen wird als 

Mann und Frau, als Ebenbild Gottes, berufen, über die Schöpfung zu herrschen. Und in jeder Strophe, an 

jedem Tag, heißt es: „Und Gott sah, dass es gut war“.  

Am Anfang der Heiligen Schrift soll also klar werden: Die Schöpfung ist ein wunderbares Geschenk Gottes 

und unser Leben ist eingewoben in das Leben insgesamt. Gott und Mensch sind aufs Engste miteinander 

verbunden. Bild Gottes dürfen wir sein. Welch eine Aussage!  

 

III 

 

Der sogenannte zweite, ältere Schöpfungsbericht erzählt die Erschaffung des Menschen in ganz anderer 

Weise: Der Mensch, Adam, wird aus Lehm, aus Erde geformt und ihm wird der Geist eingehaucht, sodass 

er zu einem lebendigen Wesen wird. Und dann wird ein zweiter Mensch, eine Frau, geschaffen, die ihm auf 

Augenhöhe begegnet. Die Erde, die Schöpfung, wird als Garten beschrieben, in den der Mensch 

hineingestellt ist.  

Dieser zweite Schöpfungsbericht erzählt aber auch die Geschichte der Zerstörung dieses Paradieses: Durch 

Misstrauen und eigene Schuld wird verloren, was den Menschen geschenkt wurde. Aber am Ende dieses 

Schöpfungsberichtes steht eben nicht nur die Vertreibung aus dem Paradies, sondern auch die Sorge Gottes 

für den Menschen, die nie aufhört.  

Die Botschaft am Anfang der Heiligen Schrift ist also: Der Mensch ist zu Großem berufen, er ist Ebenbild 

Gottes. Durch eigene Schuld hat der Mensch diese große Berufung verraten, aber Gott wird ihn niemals im 

Stich lassen. Er wird immer mit ihm gehen. Und das wird  noch einmal am Ende der Sintflut bekräftigt, 

wenn Gott spricht: „Ich richte meinen Bund mit euch auf: Nie wieder sollen alle Wesen aus Fleisch vom 

Wasser der Flut ausgerottet werden; nie wieder soll eine Flut kommen und die Erde verderben.“ (Gen 9,11) 

Und als Zeichen dieses Bundes mit der ganzen Menschheit setzt Gott den Regenbogen in den Himmel. 

(vgl. Gen 9,13) 

 

IV 

 

Liebe Brüder und Schwestern, zu Beginn der Österlichen Bußzeit nehme ich Bezug zu diesen beiden 

Schöpfungsberichten, weil sie von Anfang an als Ouvertüre klarstellen, wie großartig die Berufung des 



3 
 

Menschen ist. Wie einzigartig jedes menschliche Leben ist und wie sehr Gott treu bleibt - durch alle 

Katastrophen und Herausforderungen hindurch. Nach dem sogenannten Sündenfall ist es ja Gott selbst, der 

den Menschen Kleider macht und Sorge für die Zukunft trägt. Selbst Kain, der seinen Bruder Abel ermordet, 

wird von Gott vor seinen Verfolgern geschützt.  

 

Auch wenn uns am Aschermittwoch gesagt wird: „Bedenke Mensch, dass Du Staub bist. Zum Staub kehrst 

Du zurück“. (vgl. Gen 3,19) Ich glaube, dass der Bezugspunkt zu diesen ersten Seiten der Heiligen Schrift 

uns auch in den Herausforderungen unserer Zeit entscheidendes zu sagen hat. Denn hier wird die 

Grundmelodie der Heiligen Schrift intoniert bis ins Neue Testament hinein. Deswegen sind die beiden 

Schöpfungsberichte ein Schlüssel für das Verständnis unseres Lebens und unseres Glaubens.  

 

V 

 

Die eine Botschaft, die gerade heute laut ausgesprochen werden muss, ist die: Es gibt die eine Menschheit. 

Am Anfang steht eine Familie. Wir gehören zusammen. Wir alle sind Brüder und Schwestern. Alle 

Menschen sind Bild Gottes. Alle. Mit dieser Grundbotschaft kann man keinen völkischen Nationalismus 

oder Rassismus begründen. Es gilt, immer wieder einen universalen Blick auf alle Menschen zu tun, wie 

es in der Lesung des Hl. Paulus in der Heiligen Nacht heißt: „Die Gnade Gottes ist erschienen, um alle 

Menschen zu retten.“ (Tit 2,11) Diese Perspektive muss die Kirche, müssen Christinnen und Christen in die 

politischen Debatten einbringen - auf Weltebene, in Europa, in unserem Land, unseren Kommunen und 

Gemeinden. Katholisch sein und völkisch-nationalistisch sein, rassistisch oder gar antisemitisch sein kann 

deshalb nicht zusammengehen. Niemals! Es geht um die Größe und Kostbarkeit jedes menschlichen 

Lebens. Darum geht es auch, wenn wir über den Schutz des menschlichen Lebens sprechen, vom ersten 

Augenblick des Daseins bis zum Augenblick des Todes. 

 

VI 

 

Und das ist die zweite Botschaft, die sich für unsere Zeit aus den Schöpfungsberichten ergibt: Ja, wir sind 

Staub, wir sind sterblich, wir sind Geschöpfe. Und als Geschöpfe, als irdische Lebewesen, ist uns eine 

bestimmte Zeitspanne geschenkt, in der wir wirken, arbeiten und uns bewähren können und sollen. Aber 

auch hier bleibt in der Heiligen Schrift das Motiv der Hoffnung entscheidend: Denn wir werden sterben, 

aber Gott wird uns nicht allein lassen im Tod. Er ist ein Gott, der Sorge trägt für unser Leben auch in der 

Stunde unseres Todes. In Christus, dem Auferstandenen, wird das endgültig deutlich. Wir leben mit einer 

unzerstörbaren Hoffnung! 



4 
 

VII 

 

Gerade deswegen ist unser Umgang mit Sterben und Tod von so großer Bedeutung, und kann in dieser 

Gesellschaft ein Zeichen der Hoffnung sein. Auch in einer säkularer werdenden Welt sollten wir als 

Christinnen und Christen deutlich machen, wie stark unsere Hoffnung ist. Denn das braucht diese Welt 

dringlich: Pilger der Hoffnung. So war ja auch das Motto des Heiligen Jahres 2025. Ich möchte sehr dazu 

ermutigen, in den Pfarreien, aber auch in den Familien, über Sterben und Tod zu sprechen, auch wenn das 

nicht einfach ist.  

Es ist deshalb gut, dass die Aufmerksamkeit für Sterbebegleitung auf Palliativstationen, Hospizen und auch 

in unseren Familien gewachsen ist. Pflegen wir deshalb auch weiter die Tradition, in schwerer Krankheit 

die Krankensalbung zu empfangen und in der Stunde des Sterbens die Wegzehrung, die Heilige 

Kommunion. Ich bitte alle Seelsorgerinnen und Seelsorger, Menschen dazu zu ermutigen, sie zu rufen, 

damit die Sterbenden auf ihrem letzten Weg, wenn möglich, die Heilige Kommunion empfangen können. 

Denn das ist ein Zeichen der Gemeinschaft mit Gott und untereinander: Niemand ist allein! So ist unsere 

Hoffnung auch ein Zeugnis für die kommenden Generationen.  

Ein weiteres wichtiges Zeugnis ist die Feier der Eucharistie für die Verstorbenen. Ich weiß darum, dass die 

Situationen manchmal schwierig sind und auch viele Menschen gar nicht mehr nach einem Requiem fragen. 

Aber genau diese Feier der Heiligen Eucharistie mit dem Verstorbenen und für ihn, für sie, ist das große 

Zeugnis der Hoffnung. Es ist das Zeugnis vom Tod und der Auferstehung Jesu und das öffentliche 

Bekenntnis: Auch der Tod hat nicht das letzte Wort über uns! Seine Macht ist gebrochen. Wir leben in der 

Hoffnung!  

Ich empfehle, wo es möglich ist, wenigstens einmal im Monat die Eucharistie zu feiern für die Verstorbenen 

der vergangenen Wochen, ihre Namen zu nennen, eine Kerze zu entzünden und die Angehörigen dazu 

einzuladen. In manchen Pfarreien wird das schon praktiziert und gibt ein Zeugnis der Hoffnung. Das ist ein 

Auftrag, den wir als Kirche in dieser Gesellschaft haben: Zeuginnen und Zeugen der Hoffnung für alle zu 

sein!  

 

VIII 

 

Liebe Schwestern und Brüder, zu Beginn dieser Österlichen Bußzeit möchte ich eine zweifache Hoffnung 

verkünden, die wir der Gesellschaft schulden, in der wir leben.  

Die erste Hoffnungsbotschaft ist: Wir gehören zusammen, wir sind eine Menschheitsfamilie, wir lassen uns 

nicht auseinandertreiben und wir werden immer Wege zueinander suchen, Wege des Friedens, der 

Gemeinschaft und der Versöhnung, weil wir alle Geschwister sind. Zu dieser Hoffnung sind wir gerade jetzt 



5 
 

gerufen, für diese Hoffnung engagieren wir uns gerade jetzt.  

 

Und die zweite Hoffnungsbotschaft gilt unserem persönlichen Leben: Wir wissen: Wir sind Geschöpfe und 

werden sterben. Und das ist gut so. Aber inmitten dieser Botschaft vom Tod steht die größere Hoffnung, 

dass wir geborgen sind, dass wir leben werden in der Gemeinschaft mit Gott. Auch dies haben wir in einer 

säkularen Gesellschaft kraftvoll in unserer Verkündigung, in unseren Zeichen und in den Sakramenten zu 

feiern, so dass die Menschen spüren können: In der Kirche findest du Kraftorte der Hoffnung, Menschen, 

die mit Zuversicht durch die Höhen und Tiefen des Lebens hindurchgehen.  

 

Liebe Brüder und Schwestern, die Österliche Bußzeit könnte und sollte für uns eine Schule der Hoffnung 

sein. Und nicht nur für uns, sondern für alle, weil wir diese Botschaft der ganzen Welt verkünden wollen. 

Nichts braucht unsere Welt mehr als das Zeugnis der Hoffnung! 

 

Ich wünsche Ihnen von ganzem Herzen, dass wir in diesen Wochen vor Ostern wieder neu Zeuginnen und 

Zeugen der Hoffnung sein können, und grüße Sie herzlich.  

 

Ihr 

 

 

Reinhard Kardinal Marx 

Erzbischof von München und Freising 

 

München, im Februar 2026 


